

# حضرتین حُسْنَةِ قاتل

خود شیعہ تھے

شیعیوں کی نعمت کرتے سننی خیر انکشافات

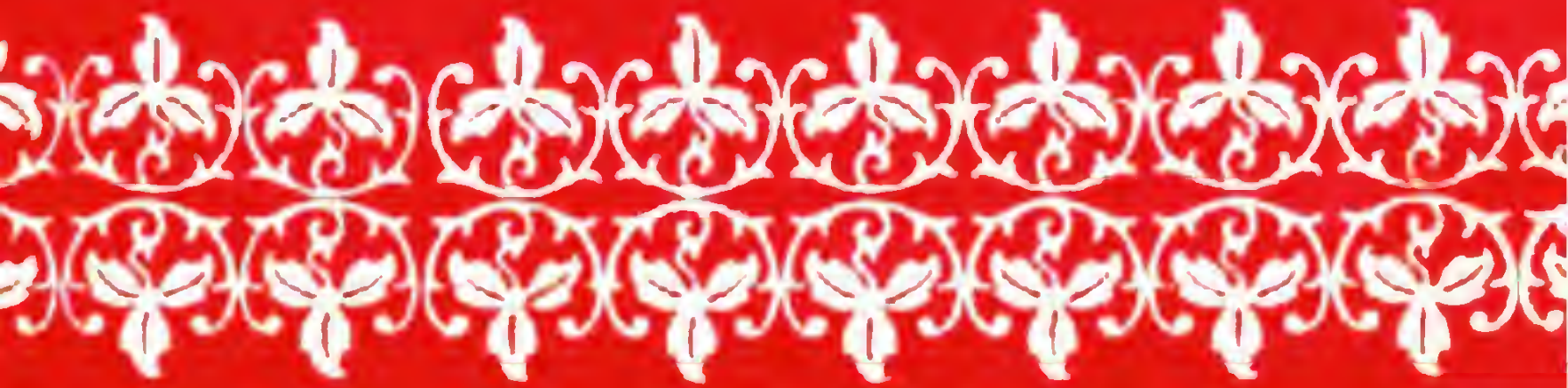
ناجھ سرکر ملا کی حقیقت

ما خود از

محمد رسول اللہ علیہ السلام کیا کا زبین

افادات

مولانا اللہ یار خان صاحب



# امام مظلوم

حضرت امام حسینؑ نے دہن سے ذریں بے نوائی کی حالت میں اپنی جان جان آفریزی کے سپریڈ کی اور حسین عظیم قربانی کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے کنبہ کو شہید کرا یا اس کی مشال تابیخ انسانی میں دھونڈے نہیں بلے کی ر دیکھنا یہ ہے کہ اسلام کے اس عظیم فرزند پر یہ مصائب کس جانب سے آئے، کون سے باختہ ان کے یہے آگے بڑھے اور کیوں؟

اس واقعہ کے عینی شاہد یا تو قاتل ہیں یا مقتولین کے گروہ میں سے جو پہنچ گئے۔ اس لیے سادہ طریق تحقیق تو یہ ہے کہ پچھے کچھے مظلومین سے پوچھا جائے کہ تمہارا قاتل کون ہے اور قاتل گروہ سے پوچھا جائے کہ تمہارا جواب دعویٰ کیا ہے۔ اگر مدعی کے بیان کے بعد ملزم آپھے جرم کا اکٹرا کر لے تو کسی شہادت کی ضرورت باقی نہیں رہتی اور اقرار اور جرم کے بعد ملزم ملزم نہیں رہتا بلکہ مجرم قرار پایا جے۔

موضووع ۱۔ قائدین حسینؑ کون تھے؟ شیعہ یا غیر شیعہ۔

جواب کے لیے مقدم است :-

۱۔ مدعی کون ہے؟

۲۔ مدعی علیہ کون ہے یعنی مدعی کا دعویٰ کس کے خلاف ہے؟

۳۔ گواہ کون ہیں؟

۴۔ کیا وہ عینی شاہد ہیں یا ان کی شہادت سماں ہے؟

۵۔ اگر یہ شہادت مدعی کے بیان کے وافق ہے تو دعویٰ ثابت اگر غلط ہے تو مردہ ان امور کی روشنی میں واقعہ کا جائزہ لینا چاہئے

مقدمہ اول، مدعی امام حسینؑ، آپ کے اہل بیت اور آپ کے مجرما ہی ہیہ ان نے مسلم بنا۔ یہ خیال رہ جکے شیعہ کے زدیک امام معصوم ہوتا ہے یعنی گناہ مغیرہ اور کبیرہ سے پاک ہوتا ہے اور مفترض الطاعۃ ہے۔

مقدمہ دوم :- مدعایہ وہ تمام لوگ ہیں جنہوں نے امام کو بلا یا اور ظالم سے قتل کیا۔  
مقدمہ سوم :- قاتل کی رو سے گواہ، مدعی اور مدعایہ سے جدا کوئی اور ہونا چاہیے۔  
مقدمہ چہارم :- کوئی عینی شاہد نہیں جو پیش دیے واقعہ بیان کر سکے۔ لیز کر کر بلا ٹیکیں  
سیدان تھا۔ اس کے گرد کوئی آبادی نہ تھی، اس لیے جو گواہ ہیش ہوگا  
اس کی شہادت سماں ہوگی۔

مقدمہ پنجم :- چونکہ شہادت سماں ہے اس لیے یہ دیکھنا ہوگا کہ گواہ نے یہ واقعہ  
تائیں کی زبانی سنایا یا مفتولین کی زبان سے جو صورت کمی ہو یہ دیکھنا  
ہوگا کہ شہادت مدعی کے دعویٰ کے مطابق ہے تو قبول درنہ مردود مگر  
شہادت مدعی کے بیان کے خلاف ہے تو لازم آئے گا کہ گواہ نے  
مدعی کو تجوہ ماقرار دیا اور امام معصوم کو تجوہ ماقرار دینے والے کی شہادت  
کیوں کر قبول بوسکتی ہے۔ لہذا کوئی ایسی روایت یا جبرا خواہ کسی راوی  
کی اور خواہ کسی کتاب سے لی گئی ہو لازماً مردود ہوگی۔

اس تحقیق کے بعد جو مجرم ثابت ہو ہر مسلمان کا فرض ہے کہ اسے مجرم سمجھے درنہ وہ اس  
آیت کا مصداق برگا۔ من يكثب خطيةة او اشماش مير مربه مبربي فقد احتمل  
بہتان او اشما پيضا۔ پ ۵ آیت ۱۱

**وَهُوَ مَنِ الْفَصِيلٌ** :- ۱۔ بیانات مدعیان

- بیان مدعی میں ۔ حضرت یام حسینؑ نے سیدان کر لیاں دیں کی فوج کو منا ہمہ کر کے  
فرمایا :-

اے اہل کوفہ اجیف ہے تم پر کیا تم اپنے  
خطوٹا اور وعدوں کو محبول گئے جو تم نے خدا  
تعالیٰ کو اپنے اور ہمارے درسین دے کر  
لکھے تھے کہ اہل بیت اُسیں ہم ان کے لیے  
اپنی جانیں قربان کر دیں گے جیف ہے تم پر  
تمہارے بالادے پر ہم آئے اور تم نے تھیں  
ابن زیاد کے حوالے کر دیا اور ہمارے بھی  
فرات کا پانی بند کر دیا۔ واقعی تم لوگ ہیں  
کے بڑے خلاف ہو کہ حضور کی اولاد کے

وَلِكُمْ يَا أَهْلَ الْكُوفَةِ إِنِّي  
كَفِيكُمْ وَمَهُودُكُمْ الَّتِي أَمْطَبَتْ عَوْنَاهُ  
وَأَشْهَدْتُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهَا وَلِكُمْ  
أَدْمُوتُكُمْ ذُرْيَةً أَهْلَ بَيْتِ  
مُبِينِكُمْ وَزَعْمَنِهِ إِنِّي  
نَقْتُلُكُمْ الْفَحْكَمَ كَمْ دَرْنَاهُ  
حَتَّىٰ إِذَا اتَوْكُمْ لِمَنْتَهُمْ  
الَّتِي أَبْنَى زَمِيَادَ مُنْتَهَعَهُمْ  
مِنْ مَاءِ الْغَرَاثِ بَشَّ مَا خَلَقْتُمْ

نیکو فسی ذریتہ مانگم لاقاکم  
الله برم التبامہ  
ساتھ یہ ملوك کیا ہے ائمہ تھیں  
قیامت کے دن سیراب نہ کرے۔

### (ذبح عفیمہ بحوالہ ناسخ الموارث بخش ص ۲۲۵)

امام کے بیان سے دو باتیں ثابت ہوئیں:-

۱۔ اہل کوفہ نے امام کو خطوط لکھ کر کوفہ بلا یا اور عمد دیا کہ امام کی مدد کے لیے مرنے والے پرستیار ہوں گے۔

۲۔ جنہوں نے خطوط لکھ کر کوفہ بلا یا انہوں نے امام پر پانی بند کیا اور امام کو قتل کے لیے ابن زیاد کے حوالے کیا۔

اب یہ دیکھنا ہے کہ بلا نے والے شیعہ تھے یا کوئی اور گروہ تھا۔

قاضی نزار اللہ شوستری نے مجلس المؤمنین ص ۲۵ محبس اذل میں تحریک کر دی۔

شیع اہل کوفہ حاجت باقی است دلیل اہل کوفہ کے شیعہ ہونے کے لیے کسی دلیل  
نمایہ دسنا بودن کوئی الاصل خلاف  
اصل و محتاج دلیل است اگرچہ ابوحنیفہ  
کوئی است۔

شیعہ عالم شوستری کی شہادت کے مطابق اہل کوفہ کا شیعہ ہونا اظہر من لشنس ہے بچھڑبی خدید  
دو شہادتیں پیش کی جاتی ہیں۔

۳۔ جب مقام زیارت پر امام حسین کو امام مسلم کی شہادت کی خبر ملی تو امام نے فرمایا  
تند خذلنا شبیت یعنی ہمارے شیعہ نے ہمیں دلیل کیا ہے۔ (خلافۃ المعاشر ص ۹)

ب جلاء العیون اردو۔ امام نے معمر کر کر بلا میں شیعہ کو مناطب کر کے فرمایا:-  
”تم پر اور ہمارے ارادہ پر لعنت ہو۔ اے بے وفا یاں جھا کار! تم نے منگارہ  
اضطراب و اضطرار میں ہمیں اپنی مدد کے لیے بلا یا جب ہم نے ہمارا کہنا مانا  
اور ہماری نصرت اور ہدایت کرنے کو آیا اس وقت تم نے شمشیر کریزہ مجھ پر پیجی  
اپنے دشمنوں کی نم نے یا اور مددگاری کی اور اپنے دشمنوں سے دست بدار  
ہوئے۔“

ان بیانیات سے ثابت ہو گی کہ امام کو شیعوں نے بلا یا۔ انہوں نے پانی بند کیا اور انہوں  
نے ہی قتل کے لیے ابن زیاد کے حوالے کیا۔

جلاء العیون میں امام کے بیان کے دوران ”شمشیر کریزہ“ کا لفظ قابل توجہ ہے یعنی کوئی

شیعہ کے دول میں کوئی پرانا لغٹھ تھا اس لیے انتقام لیتے کی غرض سے یہ ناتک کھیلا تھا کیونکی اخبار سے اس دیرینہ عداوت کی وجہ اس کے لغیر کیا بوسکتی ہے کہ اسلام کے شیدائیوں اور بیٹھی الشریفہ وسلم کے پرانوں نے اہل کوفہ سے اپنا آبائی مذہب چھڑا کر اسلام کی دولت عطا کی اور صدیوں کی پرانی سلطنت عرب مسلمانوں کے زیر گیس آگئی۔ آخر قومی اور مذہبی تعصّب بروئے کار آئے گے ہا۔

نتیجہ:- مدعا کے بیان کے مطابق اہم کے قاتل اہل کوفہ شیعہ تھے کوئی اور نہیں تھا۔

### بیان مدعا ۱۳ امام زین العابدین

اے لوگو! میں تھیں خدا کی فسم دلاتا ہوں کی تھیں  
علم نہیں کہ تم نے میرے والد کو خلوط لکھے اور  
انہیں دھوکا دیا۔ تم نے سختہ وعدہ اور بیعت کا  
عمد دیا اور تم نے انہیں قتل کیا ذلیل کی۔ خرابی  
ہوتا رہے یہ جو کچھ تم نے اپنے یہ آگے بھیجا  
ہے اور خرابی ہوتا رہی بڑی رائے کی تھیں اسکے  
نے رسول کریم کو دکھیلو گئے جب وہ فرمائیں گے  
تم نے میری اولاد کو قتل کیا میری بے حرمتی کی۔ تم  
میری انتہا نہیں ہر پس روئے کی آواز بند ہوئی  
اور ایک دوسرے کو بدُعاء دیتے لگے کہ تم بلاک ہو  
گئے جس کا تھیں علم ہے۔

اس بیان سے ثابت ہے کہ بلا نے والوں سے مغلوب ہیں اور وہی قاتل ہیں۔ رد عمل میں ان کا اعتراف بھی موجود ہے۔  
بیان دیگر:-

جب زین العابدین مرض کی حالت میں عورتوں کے ساتھ اکر رہا ہے آرہے تھے تو اہل کوفہ کی عورتیں گریاں چال کیے ہیں کرنے لیں اور برد بھی رورہے تھے پس زین العابدین نے پست آواز میں فرمایا کہون کہ بیماری کی وجہ سے کمزور ہو چکے تھے کفر و اے روئے ہیں گریے تو تباہ۔

لسانی بن الحسین زین العابدین بالنسوة من كربلا و كان مربيتا و اذاباه اهل الكوفة يفتديين مشققات العرب والرجال معهم ي يكون فقيه زین العابدین بصوت فضيل وقد تهكم الله ان هؤلاء بيكون ومن تفت نميرهم.

امتناع طبری متن ۱۵ ہمیں قتل کس نے کیا؟

ملا باقر علیسی نے جلام العیون متن ۱۵ پر امام کا بیان انہی الفاظ میں نقل کیا ہے "امام زین العابدین نے مادا ز منعف فرمایا کہ تم ہم پر گریہ اور نوحہ کرتے ہو لیکن یہ توبتا و ہمیں قتل کس نے کیا ہے؟"

امام کے اس سوال اور اس لمحے کے اندر اس کا جواب پوشیدہ ہے۔

مدعی متن کے بیان سے یہ نتیجہ نکلا کہ:-

(۱) اہل کوفہ نے خاطر لکھے (۲) اہل کوفہ نے امام کو دھوکا دیا (۳) اہل کوفہ نے امام کو قتل کیا (۴) اہل کوفہ شیعہ تھے (۵) قائمین حسین کو فی شیعہ امت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے خارج ہیں (۶) قائمین حسین روتے اور ان کی عورتوں نے گریبان چلک کیے اور جن کی وجہ سے مستقل سنت قائم کر گئے۔

یہ خیال رہے کہ دونوں مدعی معصوم ہیں اس لیے اپنے دعویٰ میں صادق ہیں۔

بیان مدعی متن زینب بنت علیؑ، ہمشیرہ امام حسین

جب اسی را کہ بڑا کر بڑا سے آئے کوفہ میں داخل ہوئے تو کوفہ کے مردوں اور عورتوں نے روتا پیٹنا شروع کر دیا تو حضرت زینب نے فرمایا

شہ قالت بعد حمد لله والصلوة

علی رسولہ اما بعد یا اهل لکرفة بامثل

الخل والغدر والغفل الى ان قال الشاہ

ما قد مت لكم افسکم ان سخط الله علیکم

رقی العذاب انتم خالدون بکوئی اہل

رثہ خامکوا فاما نکہ الحق بایکا

فابکوا کثیرا واصح حکم اقیلا.....

ماذا تقولون ان قتل العیں بحکم

ماذا فیستم وان شهادت اخیر الاماء

باہل بیت وارلا دی بعد مفتقد شہر

اساری رہنہ ضریبوا سدم

اس خطبہ کا ترجمہ باقر علیسی نے جلام العیون متن ۱۵ پر ہے۔

"اما بعد اے اہل کوفہ اے اہل خدا و مکر و حیرا! تم ہم پر گریہ اور ناد کرتے ہو

اور خود تم نے ہمیں قتل کیا ہے۔ ابھی تمہارے نفلٹ سے ہمارا رونا بند نہیں ہوا اور تمہارے  
ستم سے ہماری فریاد دونالہ ساکن نہیں ہوا...! تم نے اپنے لیے آخرت میں تلوث و  
ذخیرہ بہت خراب مجسم ہے اور اپنے آپ کو ابدالاً با جسم کا سزاوار نہایا ہے  
تم ہم پر گریہ دنال کرتے ہو حالانکہ تم خود ہی نے ہم کو قتل کیا ہے...! تمہارے پر  
ما نہ قطع کیے جائیں۔ اے اہل کوفہ! تم پرواۓ ہو تم نے جگر گوشہ رسول کو  
قتل کیا اور پردہ دار اہل بیت کو بلے پردہ کیا۔ کس قدر فرزندانِ رسول کی تم نے  
خوزہ زی کی اور حرمت کو ضائع کی۔ ۴۶

نتیجہ : ۱۔ ایل کوفہ نے مکروہیلہ سے امام کو نلا ما۔

۲۔ امام سے خدا ری کی اور اہل بیت کو قتل کیا۔

۲۔ یہ سب کچھ کر لینے کے بعد رونا پیٹنا شروع کر دیا۔

۳۔ ان کو ابدی جنمگی خوشخبری سنائی گئی۔

۵۔ قاتل دبی تھے جو بلانے والے تھتے۔ شیعہ تھتے تو اس جرم کے مرتکب اور ابدی جہنم کے مشقی دبی شیعہ مکھرے۔

# بیان مدعا علی حضرت فاطمہ ذخر امام حسین احتجاج طبری ص ۱۵

آنے بعد اے اہل کوفہ ! اے اہل مکر و فریب ...  
تم نے ہمیں جھٹکا لایا اور ہمیں کافر سمجھا۔ ہمارے  
قتل کو حلال اور ہمارے مال کو غنیمت جانا یہا  
کہ سب تر کوں یا کابل کی نسل سے تھے جیسا کہ تم  
نے ہم ہمارے چد (علی) کو قتل کیا تھا، تمہاری  
تکوادری سے ہمارا خون ٹپک را ہے پلاپتہ  
کیونکی وجہ سے تمہاری انگلیں ٹھنڈی ہوئیں  
دل خوش ہوئے تم نے خدا کے مقابلے میں  
جرأت کی لوار سکر کیا اور اسراں سکر کی خوب  
سرزاد پہنچ دالا ہے۔

دھتر امام مظہوم کے بیان کا نتیجہ:-

۱۔ کوفہ کے شیعوں نے اپل بیت کو کا فر سمجھا اور ان کا خون حلال سمجھا۔

- ۱۔ شیعوں کو اہل بیت سے کوئی پُرانی وشنی تھی۔
- ۲۔ حضرت علی بن ابی طالبؑ کے قاتل شیعہ میں۔
- ۳۔ اہل بیت کو قتل کر کے یہ لوگ خوش ہوتے۔  
وہ روزا پیشنا محض ایکٹنگ تھی۔

بیان مرد عیٰؑ ام کاظم علیہ السلام ہمیشہ امام حسین

جب کوئی عورتوں نے اہل بیت کے بچوں کو صدقة کی کمحجوری دنیا شروع کیں تو  
ماں صاحبہ نے فرمایا۔ صدقة ہم پر علام ہے۔ یہ من کر کوئی عورت میں رو نے پیشی نہ لگیں۔ اس  
پر ماں صاحبہ نے فرمایا۔

”اے اہل کوفہ! ہم پر تصدق حرام ہے... اے زنان! کوفہ! اتمہاً سے مردوں  
نے ہمارے مردوں کو قتل کیا۔ ہم اہل بیت کو اسیکیا بے پھر تم کیوں روئی ہوئے؟“  
(جلد ۱ العیون ص ۲۵)

نتیجہ ظاہر ہے

- ان پائیں مدیان کے بیانوں میں قدم مشترک یہ ہے  
۱۔ اہل کوفہ نے امام حسین کو دعوت دی۔ خطوط طبع لکھے۔  
۲۔ دعوت دینے والے شیعہ تھے۔

۳۔ ان بلانے والے شیعہ نے امام کو قتل کی۔ اہل بیت کو اسیکیا۔ ان کا مال نہ مار۔  
۴۔ قاتلین حسینؑ کی عورتوں نے گریان چاک کیئے ہیں کیے۔

۵۔ قاتلین حسینؑ شیعہ امت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے خارج ہیں۔

ایک اور ہتھی کا بیان ملاحظہ ہو جسے میں بھی کہ سکتے ہیں اور گواہ بھی دہ ہیں امام پر  
انہوں نے یہ دلکھات لازماً اپنے والد امام زین العابدینؑ سے سُنے ہوں گے اور وہ خود بھی  
باقول شیعہ امام معصوم ہیں۔

جلد ۱ العیون ص ۲۶

”جب امیر المؤمنینؑ سے بیعت کی بھراں سے بیعت شکستہ کی اور ان پر شمشیر  
کھینچی اور امیر المؤمنینؑ ہمیشہ ان سے مقام مجاہدہ اور محاربہ تھے اور ان سے  
آزار و شقت پاتے تھے۔ یہاں تک کہ ان کو شید کیا اور ان کے فرزند امام حسنؑ  
سے بیعت کی اور بعد بیعت کرنے کے ان سے غدر اور مکر کیا اور جایا کہ ان کو دن  
کو دے دی۔ اہل عراق سا نے آئے اور خبر ان کے پاؤ پلگا یا اور خیسہ ان کاٹ

لیا یہاں تک کہ ان کی کنیز کے پاؤں سے خلناں اتار لیئے اور ان کو مضطرب اور پریشان کیا جئی کہ انہوں نے معاویہ سے صلح کر لی اور اپنے اہل بیت کے خون کی حفاظت کی اور ان کے اہل بیت کم تھے۔ پس ہزار مرد عراقی نے امام حسینؑ کی بیعت کی اور تمہارے نے بیعت کی تھی خود انہوں نے شمشیر امام حسین پر علیؑ اور ہنوز بیعت امام حسینؑ ان کی گردنوں میں تھی کہ امام کو شہید کیا۔  
اس بیان سے بات بالکل واضح ہو گئی۔  
**سابقہ کیفیت کے شواہد:-**

فاطمہ دختر امام حسین کے بیان میں سابقہ کیفیت کے الفاظ ہیں ان کی تاریخی تعبیر یہ ہے۔  
۱۔ جلاء العیون ص ۲۳ پر بیان ہے کہ عبدالرحمٰن ابن مُحَمَّد نے حضرت علیؑ کی بیعت کی تھی اور بیعت کر کے جانب امیر کو شہید کیا۔

کما جاتا ہے کہ یہ خارجی تھا مگر تاریخ سے اس بات کا نشان تک نہیں ملا کہ خارجیوں نے کبھی حضرت علیؑ کے ہاتھ پر بیعت کی ہو۔ وہ تو کلم بھلا مخالف تھے اور تعریف بھی نہیں کرتے تھے؛ جب ابن مُحَمَّد نے جانب امیر کی بیعت کی تو شیعوں علیؑ میں شامل ہو گیا۔ یعنی حضرت علیؑ کا قاتل بھی شیعہ تھا۔

۲۔ احتجاج طبری طبع ایلان ص ۱۵۰ امام حسن کا بیان

|                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خدا کی قسم میں معاویہ کو ان اپنے شیعوں سے<br>اچھا سمجھتا ہوں۔ وہ میرے شیعہ ہونے کا<br>دعویٰ کرتے ہیں اور انہوں نے مجھے قتل کرنا<br>چاہا اور میرا مال نُٹ لیا۔ | فضال ادھر۔ وَاللهِ مَعَاوِيَةَ حَمِيرِي<br>مَنْ هُوَ لَهُ أَنْهَىٰ يَرْعِمُنَى شِيعَةَ<br>وَابْتَغُوا مَقْتَلَى وَإِنْتَهُوَ شَغَلُ<br>وَأَنْفَوْا |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

ان اقتباسات سے ظاہر ہے شیعوں نے حضرت علیؑ کو قتل کیا، امام حسن کو قتل کرنا چاہا اور ان کا مال رُٹا اور امام حسینؑ کو قتل کر کے دم لیا۔ غالباً اسی بنا پر حضرت علیؑ نے اپنے دس شیعہ دے کر امیر معاویہ سے ایک آدمی لے دینے کی آرزو کی تھی۔

نحو البلاغہ جلد اول ص ۱۸۹ حضرت علیؑ فرماتے ہیں:

نأخذ مني عشرة راعظان رحلاً منهم گويا امير معاویہ کے ساتھی ایمان اور وفاداری میں اتنے قابل الاعتماد تھے کہ حضرت علیؑ ان کا ایک آدمی لے کر اس کے بدلے دس شیعہ دینے کو تیار تھے۔ قرآن مجید میں ایک اور دس کی نسبت کا ذکر ہے۔

ان یتکن بنکنہ بخشن حاضر وفات ۱ اے مسلمان رب اتمارے میں صابر آدمی کفار کے

بُنْبُنْ مَاتِينْ

۲۰۰ پر قاب آ سکتے ہیں۔

مئن بھے حضرت علیؑ نے بھی تقابل میں اسی کی رہائیت ٹھوٹھوڑی بھی ہے وہ۔

امام حسنؑ اور امام حسینؑ کو امیر معاویہؓ پر اعتماد تھا اور انہوں نے ان دونوں کی حفاظت بھی کی۔ دونوں حضرات نے امیر معاویہؓ کی بعیت بھی کرنی اور ان سے ذلیفہ بھی لیتے رہے۔ اس کے پرس شیعہ نے ایک بھائی کو قتل کرنا چاہا اور دوسرے کو قتل کر دیا۔

اب مدعا علیہ کے جواب دعویٰ کو دیکھنا ہے۔ اگر اس میں اقرارِ جرم موجود ہے تو شہادت نہیں۔ اگر انکا کہہ کرے تو گواہ غصہ وہی ہیں۔

بیان مدعا علیہ :-

مجالس المؤمنین میں قاضی نور اللہ شوستری بیان فرماتے ہیں

اکنوں از عمال سیدہ خلوش نادم گشتہ می خواہم  
اب ہم اپنی بداعالیوں پر نادم ہیں چاہتے ہیں  
کر دست دیدا من توبہ و انبات زدیم شاید  
کر دست دیدا من توبہ و انبات زدیم شاید  
خداوند عز و حیل و علا توبہ مارا قبول کر دد بہا  
حیثت کند و ہر کس ازاں جماعت کے بکری بلا فرقہ  
بودند عذر رے می گفتہ۔ سلیمان بن صرد  
گفت۔ یعنی چارہ میدان نہم جز آنکہ خود را در  
عمر حمدہ تبغ آور نیم چنانچہ بسیارے بنسی اسرائیل  
تیغ در کیدہ گیر میساوند قال تعالیٰ لے انہیکے  
ظلمتہ انفسکم الہ و مجموعہ شیعہ زانہتے  
استغفار در آمدہ

۲۴۷

نورؑ:- یہ سلیمان بن عمر وہی شخص ہے جس کے مکان میں جمع ہو کر شیعہ نے امام کو فہر آنے کا دعوت نامہ تیار کیا تھا۔

مدعا علیہ نے اقرارِ جرم کر لیا اور توہ بھی کرنی شکرانہ؟

کی مرے قتل کے بعد اس نے جھاسے توہ ہائے اس زوال پیشمال کا پیشمال ہوتا  
مدعا علیہ نے اقرارِ جرم کر لیا اور ثابت ہو گیا کہ امام حسینؑ کے قاتل کو فی شیعہ میں جنہوں نے  
امام کو گھر بذا کر بے دردی سے قتل کیا۔ مگر اصل طالعہ میں یہ جھیان میں کلینی چاہیے۔ نہ کس نہ بھی  
اور کا ہتھ بھی ہو۔ خلاصۃ المصالح ص ۱۰۶

لیں یہ شامی و لاحقہ جائزی | امام حسینؑ کے قاتلوں میں کوئی ایک بھی شامی یا  
بن جیعہم من اہل الحکومہ | جائزی نہیں تھا بلکہ سب کے سب کوئی تھے  
ظاہر ہے وہاں کوفہ وہی تو تھے جو شیعہ تھے اور امام کو کوفہ آنے کی دعوت دی تھی.  
مگر حیرت ہے کہ اماموں کو قتل کرنے والوں کے متعلق شیعہ کے ہال ایک عجیب فتویٰ ہے۔  
جلام العیون ص ۱۳۲

"حدیث کثیر میں ائمہ اطہار علیہم السلام نے فقول ہے کہ سفیر دل اور ان کے  
اویساوی کو اور ان کی ذریت کو قتل نہیں کرتا مگر ولد الریاء اور ان کے قتل کا ارادہ ہے  
کرتا مگر فرزند رضا فلمتہ اللہ علیہم اجمعیں الیہ م الدین" ۱

مدعاۃان نے ان کو فی شیعیں کو جہنم کی بشارت تودے دی تھی اب ائمہ اطہار کے اس  
فتری سے ان کی دنیوی حیثیت بھی متعین ہو چکی۔ مگر من بھے کوفہ کے شیعوں کو فتویٰ نہ پہنچا ہو  
مگر علم نہ ہونے سے حکم تو نہیں بدلا جاتا۔ آخر یہ ائمہ اطہار کا فتویٰ ہے کسی عام آدمی کا نہیں۔  
ایک امر غور طلب باقی رہ گیا ہے کہ علیہ امام کے قاتل اہل کوفہ شیعہ ثابت ہو گئے مگر زید  
کا حصہ اس میں ضرور ہو گا کیونکہ وہ حاکم وقت تھا۔ مدعا علیہم سے ہی اس کے متعلق پوچھتے ہیں۔  
شاید وہ اسے بھی اپنے ساتھ شامل کریں۔

۱۔ چتحاج ثہرسی ص ۲۳۴ امام زین العابدین نے یزید سے سوال کیا۔ میں نے سنابے  
ذمیرے والد کو قتل کرنے کا ارادہ رکھتا تھا۔ یزید نے جواب دیا۔  
قال سر زید لعن اللہ اب امر عاذ فوازه مَا امْرِتَ بِهِ فَلَمَّا  
میں نے اسے تحریرے والد کو قتل کرنے کا حکم نہیں  
دیا تھا اگر کسی خود معزز کر لایں ہوتا تو انہیں  
ہرگز قاتل نہ کریتا۔

مدعا علیہم نے یزید کی حمفا تائی پیش کر دی مگر صرف اس کا بیان کافی نہیں۔ حالات کا جائزہ  
لیتا جائے۔

۲۔ خارصۃ المصالح ص ۲۷۷ جب شمر نے امام کا سر زید کے سامنے پیش کیا اور انعام  
کا مطالبہ کیا تو  
فنب سر زید بن نصر اب امر عاذ فواز  
اوہ کما اللہ ترکی رکاب کو آگ سے بھردے

تیرے لیے بلاکت ہو جب تجھے علم تھا کہ ساری  
مغلوق سے افتخار ہیں تو تو نہ نہیں کیروں قتل  
کیا۔ ذور ہو جا میری آنکھوں سے تیرے لیے  
کوئی العام نہیں۔

منارا و بید بعث اذا عللت انس  
خیر الغنائم قتلة اخرج من  
بین سیدی لا جائزة للك مندى

۳۔ اور جلاء العیون ص ۵۲۹ پر ہے کہ انعام کے مالک کو قتل کر دیا۔  
اگر یہ یہ نے قتل کا حکم دیا تھا تو شمر کر دیا کہ آپ نے حکم دیا میں نے تعییل کی اور یہ بت  
ردایت میں مذکور ہوتی۔ مگر ان میں سے کوئی صورت بھی موجود نہیں۔

۴۔ منبع الاحزان طبع ایران ص ۲۶۱

کسی نے یزید کو اطلاع دی تیری آنکھیں رکش  
روشن کہ سر ہیں وارد شد آل لظغر غضباں  
کر دو گفت دیدہ ات روشن مباد۔  
ان روایات سے ظاہر ہے کہ مجرموں نے یزید کو زبری قرار دیا ہے۔ غالباً اسی بنابر امام  
زین العابدین کو تسلی ہو گئی اور یعنی آگیا امام حسینؑ کے قتل میں یزید کا اتحہ نہیں اس یہے  
انتوں نے یزید کی بعیت کرنی بلکہ یہاں تک کر دیا۔

امن عبد مکہ اشتہت فامست  
وان شنت فیع

(اروفہ کافی۔ جلاء العیون)

یہ حقیقت واضح ہو گئی کہ قاتلین حسینؑ کو فی شیو تھے جیسا کہ مدعاں کا دعویٰ ہے  
اور مدعاہلہ میں نے اقرار ختم کر لیا۔ البتہ ایک سندہ حل طلب ہے۔

اصول کافی طبع نوکشور ص ۱۵۱ پر ایک اصول بیان ہوا ہے۔

ان الاستئمه بعد سند متی یمیون  
رانہمہ لا یمیون الاستھیارہ  
اس اصول کے پیش نظر چند سوالات پیش ہوتے ہیں:-

۱۔ امام حسینؑ کو علم تھا کہ اب کو فہ نہدار ہیں۔ مجھے باکر قتل کریں گے کیونکہ امام کو ماکان و مسا  
یکوں کا علم ہوتا ہے اور امام کے پاس حریث بھی ہوتا ہے پھر آپ کو فرمائیں گے بھر  
یہ کما جائے کہ ان کی اصلاح کے لیے مجھے تھے تو خود جاتے۔ اپنے اب بیت کو کیوں  
ساتھ لے گئے۔ اپنی شہادت اور اب بیت کے ساتھ پیش آنے والے واقعات

کا علم ہونے کے باوجود یہ اقدام کیوں کیا؟

-۲۔ امام نے جب اپنے اختیار سے موت قبول کی اور اسے پسند کیا تو سالہ ماں سال سے ان کی موت پر رونا پڑنا کس وجہ سے ہے۔ اگر محبت سے ہے تو محبت کا تقاضا ہے کہ اپنی پسند محبوب کی پسند کے تکت ہو۔ اگر امام کی پسند کے خلاف احتجاج ہے تو یہ بھی غیر معقول۔ البتہ اپنے فعل پر مذمت ہے کہ امام کو قتل کیوں کیا تو یہ بات معقول نظر آتی ہے۔

-۳۔ بقول شیعہ حضرت علیؑ نے تقیہ کیا اصحاب شاش کی بیعت کر کے تقیہ کرنے کا ثواب بھی حاصل کیا بلکہ نوحشہ دن بچالیا اور اپنی جان بھی بچالی۔ امام حسینؑ نے تقیہ کیوں نہ کیا۔ اپنے والد کی سُنت کی پیروی بھی ہو جاتی۔ تقیہ کا ثواب بھی ملتا۔ جان بھی بچ جاتی اور اہل بہت بھی مصائب سے نجح جاتے۔  
تقیہ کے فضائل کی بحث طویل ہے۔ البتہ چند ایک باتیں بیان کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

-۴۔ اصول کافی باب التقیہ ص ۲۸۲۔ امام جعفر فرماتے ہیں  
یا ابا عمران تسمة اعشار الدین۔ اے ابو عمر! و حشر دین تقیہ کرنے میں ہے جو تقیہ  
فی التقیۃ لا دین نہ لاتقیۃ له۔ نہیں کرتا بے دین ہے۔

-۵۔ تفسیر امام حسن عسکری طبع ایران ص ۱۲۹  
قال رسول اللہ مثل المومن  
رسول خدا نے فرمایا تارک تقیہ موسن کی شال ایسی  
داتقیۃ له کمثیں جلد لازم ہے  
ہے جیسے بدن بغیر سر کے۔  
ظاہر ہے کہ جس طرح سر کے بغیر بدن بے کار ہے اسی طرح تقیہ کے بغیر ایمان کسی کام نہیں  
ہے۔ الیسا

قال علی بن الحسین یعنی فخر اللہ  
للمومنین من کی ذب و بظہرہ  
فی الدین اما خلا ذنبین ترد  
التقیۃ و تضییح حقوق الاخرين  
کرنا دو م بھائیوں کے حقوق نسائی کرنا۔

”من کی ذب“ سے ظاہر ہے کہ شرک اور اذک کو قتل کرنا بھی قابل معافی گناہ ہیں۔ ہاں تارک تقیہ  
کے بیس بحث نہیں۔ گویا اہل کوفہ امام کو قتل کر کے بھی گناہوں سے پاک ہو کر دنیا سے رخصت  
ہوئے اور امام نے جان دے کر بھی بمحضہ نہ پایا ایسی نکر ترک تقیہ کا ناقابل معافی گناہ ان کی گردن

پر رہا۔ اسے امام مظلوم کی دُہری مظلومیت بالطف یہ کہ یہ بات امام مظلوم کے بیٹے کی زبان سے مسوائی تھی ہے۔

اسی وجہ سے عبد الجبار معززی نے اپنی کتاب مغتنم میں شیعہ سے ایک سوال کیا کہ شیعہ کا عقیدہ ہے تلقیہ ہر خودرت کے وقت جائز ہے اور خوف جان ہو تو تلقیہ فرض ہے۔ ایسی حالت میں جو تلقیہ نہ کرنے کی وجہ سے مارا گیا وہ ملعون موت ہے، اس نے خدا کے حکم کی خلاف ورزی کی۔ مگر کر بلا میں امام حسینؑ نے اپنی جان ہی نہیں دی اب بیت کو شہید کرایا۔ ان پر مقابلہ آئے تو اس کی اصل وجہ امام حسینؑ کا تلقیہ نہ کرنا ہے۔ اگر وہ تلقیہ کر کے یزید کی بعثت کریتے تو خدا کی نافرمانی بھی نہ ہوتی اور عالم بھی پچھ جاتی حالانکہ امام حسنؑ نے تلقیہ کر کے امیر معاویہ کی بعثت کرلی۔ حضرت علیؓ نے تلقیہ کر کے خلفاء کے شلثہ کی بعثت کرلی۔ اس یہے آپ حضرات شیعہ کیا کہتے ہیں کہ امام حسینؑ کی موت کس قسم کی تھی؟

ابوجعفر طوسی نے تحقیق شافی حنفیؑ پر اس سوال کو نویں تعلل کیا ہے

شده عرض علیہ ابر رزیاد  
الامان ذات یابع یزید کیت  
لمرستجب حقالله مه و دمه من  
معہ من احمدہ و سبته و حوالیہ  
و سمه القبید دالی النبیکہ  
و ببدون هذ الحوت سلم اخیوہ  
اللہ لا ملک معاویۃ فیکم  
یجمع بین فعدہ ما

جب ابن زیاد نے امام حسینؑ کو اس شرط پر امان دی کہ یزید کی بعثت کر لیں تو امام نے اسے کیوں قبول نہ کیا۔ اپنی جان اور تم پسے مستعد ہیں کی جان پہنچاتے۔ انہوں نے ترک تلقیہ کر کے ان جانوں کو ہلاکت میں کیوں ڈالا حالانکہ ان کے بھائی امام حسنؑ نے بلا خوف جان حکومت امیر معاویہ کے شپرد کر دی تھی۔ دونوں بھائیوں کے فعل کو کیے جمع کر سکتے ہو۔

شریف مرتضی اور ابوجعفر طوسی کی طرف سے جواب یہ دیا گیا:

لسانی لا بین الى العدد ولا سی  
دھریں الحکومۃ سدھ حربیۃ الشام  
ما نیز نحوي یزید من معاویۃ بعد  
یہ السلام باشد على مابد  
ارف من ابر ریاد راصحابہ  
فار میہ السلام حتی قد م علیہ  
سحریس سعیں العکم العظیم و کان

جب امام نے دیکھا کہ مدینہ کو لوٹنے کا کوئی راستہ نہیں رہ کو فیں داخل ہونے کی کوئی صورت ہے تو شام کو روانہ ہوئے کہ یزید کے پاس جامِ شہزادہ اس مصیبت سے نجات ملے جو ابن زیاد اور اس کے ساتھیوں سے ہو رہی تھی۔ آپ روانہ ہوئے تو عمر و سعد شاہزادیوں کے کر سامنے آگی جیسا کہ ذکر ہو چکا ہے اس یہے یہ کیسے کہا جاستا ہے

کہ امام نے اپنی اور اپنے ساتھیوں کی جان لائی  
میں ذائقہ عالانگہ یہ روایت موجود ہے کہ امام نے  
ابن سعد سے فرمایا تین میں سے ایک صورت  
اغتیار کروایا تو مجھے واپس مدینہ جانے دو یا زید  
کے پاس جانے دو کہ میں اس کے ساتھیوں میں  
ہاتھ دے دوں گا وہ نیرے چھپا کا بیٹا ہے۔ وہ  
نیرے تھی میں جوز اسے قائم کر کے سوکھے یا مسلمانی  
سرحدوں کی طرف جانے دو۔ میں مسلمانوں میں  
مل کر جہاد کروں گا۔ ان کے ساتھ لفظ نقصان  
میں شرکیں ہوں گا۔

اس بیان سے معلوم ہوا کہ امام حسین نے یہ سے بعیت کرنے پر راضی تھے مگر فوج نے  
اس پیش کش کو ٹھکرایا۔ معلوم ہوتا ہے ابن زیاد وغیرہ ذرہ دار لوگ امام کو گرفتار کر کے لے جانا  
چاہتے تھے تاکہ انعام کے حقدار ہو سکیں۔

دوسری وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ شیعائیون کو فوج بھی تقییہ کر کے امام کے خلاف لڑ  
رہی تھی۔ گویا یہ دو تھیوں میں تصادم ہو گیا۔ فرق اتنا ہے کہ امام تقییہ کرنے پر آمادہ ہو گئے  
اور فوج عملًا تقییہ کر رہی تھی۔

<sup>تمہنیص شافی ص ۲۸۴</sup> پر اس حقیقت کی نشاندہی کی گئی ہے۔  
امام کے مقابل جو فوج جمع ہوئی ان کے دلوں میں  
امام کی محبت اور اس کی نصرت کی آرزو تھی۔ ظاہراً  
وہ دشمن کے ساتھ تھے۔

شریف مرتفعی اور طوسی نے عبد العبد معززی کا جواب تردے دیا مگر ایک اور یہی  
پڑگی۔ مختصر بصائر الدرجات ص ۳  
قال ابو عبد الله ای امام  
ذی بعد مابصیره ولا ای مابصیر  
امر فليس بحجة الله على خلقه۔

یعنی امام کو آنے والے مصائب کا علم نہیں رکھتا اور  
قبول کی جب اس کا علم تھا تو کہ بلا گستہ کیوں؟ عبد الجبار کا اختراض "کہ انہوں نے اپنے آپ

من امرہ ماقددہ حکمہ ستر  
نکیت یقان ائمہ الغی بیدہ الی  
النهنکہ رقاد روی اند قبل بعمد  
بن محمد افتخار امنی اما الرجوع  
الی الحکان الذی اقبت منه او  
ان افعی یہی علی یہ یزید فہر  
ابن عسی لیرنی فی رایہ و مان  
یزید ابی الی شفر من ثنود  
السمین فاحکون رجل من

اهدیہ فی مالہ و علی ما علیہ

اس بیان سے معلوم ہوا کہ امام حسین نے یہ سے بعیت کرنے پر راضی تھے مگر فوج نے  
اس پیش کش کو ٹھکرایا۔ معلوم ہوتا ہے ابن زیاد وغیرہ ذرہ دار لوگ امام کو گرفتار کر کے لے جانا  
چاہتے تھے تاکہ انعام کے حقدار ہو سکیں۔

کو بلا کت میں کیوں دالا،” بدستور قائم ہے کیونکہ تعمیر کا فامہ وجہ ہوتا کہ کر بلا روانہ ہونے سے پہنچے کرتے۔ اس موقع پر تعمیر کے ارادہ کا انہار بے موقع ہے اور بنادٹ سعوم ہوتی ہے۔

شیعہ حضرات کمیحی یہ بھی جواب دیتے ہیں کہ یہ روایت مناظرہ کی کتابوں میں ہے۔ حدیث کی کتابوں میں نہیں لذاجحت نہیں ہے بات درست سی گران کے بڑوں کو کیوں نہ سوچی۔ سید شریف الرحمنی نے شافی میں اور ابو عبیر طوسی نے تلمذین میں اس روایت کو کیوں جگہ دی یجب تحریف قرآن کا سلسلہ پھلنے تو طوسی کے دامن میں پناہ لیتے ہیں۔ یہاں طوسی کیوں ناقابلِ اعتماد قرار پایا۔ معلوم ہوا کہ امام حسین کے دامن سے رُک تعمیر کا داع غدھو یا نہیں جاسکتا اور سوال کا یہ حقہ بدستور قائم ہے کہ بتاؤ تمہارے اصول کے مطابق امام حسین کی موت کس قسم کی تھی؟

الله کی موت اپنے اختیار میں ہونے کا اصول تقاضا کرتا ہے کہ امام حسین نے یہ موت اپنے اختیار سے پسند کی محباں حسین بھی محبوب کی پسند کو محبوب رکھیں اور ان کی یاد میں اپنی جان دے دیں۔ رونا پیٹنا جو اندر دی نہیں۔

اس موقع پر ایک دو باتیں مزید خمناً بیان کرونا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

۱۔ شیعہ کہتے ہیں امام معه رفقار پیاسے مرنے سے متجر جبار العیون ص ۲۵۳

”جب پانی نہ ملا تو امام نے خیر کے تیچھے بیچھے مارا شیریں پانی کا چشمہ مپوٹ پڑا۔ امام نے خوب پیا اور رفقار کو بھی پلایا۔“

۲۔ شیعہ کہتے ہیں کہ امام کی نعش کو حسروں کے نیچے روندا گی مگر اصول کافی اور جبار العیون ص ۲۵۴ پر لکھا ہے

”امام کی نعش پر ایک شیر آکے بیٹھ گیا اور اس نے کسی کو امام کی نعش کے قریب نہ آنے دیا۔“

ان مستضادات باتوں میں سچائی کی تلاش یکجئے۔

۳۔ ملا باقر عباسی کا بیان ہے کہ امام کا جسم ان کی موت کے بعد آسمان پر اٹھا لیا گی اور فرشتے اس کا طواف کرتے رہتے ہیں۔

”جسم تو آسمان پر گیا زمین پر کس کو روندا آگئی۔ کر بلا میں روضہ کس کا بنایا گی؟ روضہ میں دفن کون ہے؟ کر بلا میں جا کر زیارت کس کی ہوتی ہے؟ اگریت کے بغیر کر بلا میں روضہ بنایا جاسکتا ہے تو ہر جگہ وضہ بنائیں میں کیم

تباہت ہے؟ واقعی شیعہ کے بیانات سے تفہاد رفع کرنا انسان کے بس کی بات نہیں۔ اس مسئلہ میں ایک اور سوال ضمٹا غور طلب ہے۔

شیعہ کستے ہیں امام کو ہم نے قتل کیا۔ یزید کا اس میں ہاتھ نہیں۔ بچھر حضرت ہوتی ہے کہ امام حب شیعہ تھے تو شیعوں نے قتل کیوں کیا۔ معلوم ہوتا ہے معاملہ بر مکس ہے۔ امام امام اہل السنۃ تھے۔ ان کا نہ محب و آنی تھا جو باقی عرب کا تھا۔ اسی وجہ سے کفر کے شیعوں نے دعوہ کا دیکھا کیا اور قتل کیا یہ امام کو معلوم تھا کہ وہ شیعہ ہیں مگر الہ کی اصلاح کی خاطر جی پے گئے۔ امر سے شیعوں کی پڑائی دشمنی کا ذکر تفصیل سے بوجھا ہے۔

امر کے علم کی وسعت کا جو عقیدہ شیعہ کے ہاں مسئلہ ہے کہ ماکان و مأجون کا علم امام کو ہوتا ہے اس کے پیش نظر یہ سوچنا پڑتا ہے کہ جب حضرت علیؑ کو علم تھا کہ امام حسنؑ نے معادیۃ کے حق میں حکومت سے دستی بردار ہونا ہے۔ امیر معادیۃؑ نے یزید کو حکومت دینی ہے اور یزید کی فوج نے امام حسینؑ کو قتل کرنا ہے تو اصل مجرم کون ہوا۔ حضرت علیؑ یا امام حسن یا یزید؟ اس ملنے والے سوال کا جواب اصول کافی ۲۸ پر ملتا ہے امام کتفیؑ سے روایت ہے۔  
نهیں یحلون ما یشاذون و یحرون۔ امر جس چیز کو جاہیں حلال کر لیں جسے چاہیں حرام کر لیں۔ مایشاذن۔

یعنی امام حسینؑ نے اپنا اور اپنے ساتھیوں کا قتل حلال کر لیا، امام حسنؑ نے اپنے بھائی کا قتل حلال کر لیا۔ نتیجہ یہ نکلا کہ اس قتل کا مترکب مجرم نہیں۔ کیونکہ فعل حلال کرنے والا ثواب کا مستحق ہے مجرم نہیں۔

اس سلسلے میں ایک اور بات کہی جاتی ہے کہ صحابہؓ نے کتنی بار رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو کفار کے زرخے میں چھوڑا اور مجھاگ گئے بچھوڑی اہل السنۃ انہیں کامل الامان سمجھتے ہیں۔ اگر شیعہ نے ایک مارا امام سے یہ سلوک کیا تو کافر کیوں ہو گئے۔  
بات بڑی اونچی ہے مگر اس میں کئی سبقت ہیں۔

- ۱۔ تاریخ سے کوئی ایک واقعہ بھی ثابت نہیں ہوتا کہ صحابہؓ نے حضور کو کفار کے زرخیز چھوڑ کر مجھاگ جانے کی غلطی کی ہے، اس لیے یہ دعویٰ ہی چھوڑا ہے۔
- ۲۔ صحابہؓ کو کامل الامان تو خود فدا کرتا ہے۔ اس لیے جو خدا اور رسولؐ کو قابل اعتماد نہ سمجھے وہ آزاد ہے جو چلے ہے کتنا پھر سے۔
- ۳۔ اہل السنۃ کو کوئی حق نہیں کہ کسی کو کافر کیسیں بکر دہ تور دھلنے والوں کو منانے کی گوشش

کرتے ہیں مگر اس کا کیا عالمج کر

(۱) امام حسینؑ فرمائے ہیں۔ تدخل خذلتنا شیعیت

(۲) امام زین العابدینؑ کر گئے ہیں۔ فتبانکم ما قدمتم لا فضکم... نستم من امتی

(۳) زینب بنت علیؓ کھنگی ہیں۔ وفی العذاب انتہ خالد و

(۴) امام باقرؑ کر گئے ہیں کہ جنہوں نے سعیت کی تھی خود انہوں نے مشیر امام حسینؑ پر کھنگی اور نہ نہ  
بیعت امام حسینؑ ان کی گردیوں میں تھی کہ امام کو بخشد کیا۔

(۵) نور اللہ شوستری شیعوں کی طرف سے کر گئے ہیں چارہ منید انہم جزا نیک خود را در عرضہ تبغیح  
اور یہم۔

اہل علم و دانش خود ہی فیصلہ کریں کہ جو امام کو دعوکہ دے جو حضورؐ کی اُستت سے فاراج  
ہو جس کے لیے ابدی جسم ہو۔ جو واجب اقتل سمجھا جائے اسکا مل الامان ہی کیسی گے؟  
۲۔ صعاہد پر بہتان ہے کہ حضورؐ کو کفار کے زخم میں چھوڑ کر مجھاں جایا کرتے تھے مگر یہاں تو  
بات دُور تک سمجھتی ہے۔ امام کو دعوکہ دیا۔ مگر بُایا۔ امام کے ساتھ ہو کر زیدؑ کے غلاف رہنے کا  
خلفیہ سنبھال دیا۔ امام آتے آتا نجیس بدیں۔ زیدؑ کی فوج میں شامل ہو گئے۔ پانی بند کی۔ امام کو نہایت  
بے دردی سے شمید کیا۔ اہل بیت کو رسوا کیا۔ ان کا مال کوٹا۔ اس لکھاں و دہستان اور کھاں  
یعنی حقائق۔ اور لطف یہ کہ اتنا کچھ کرچکھے کے بعد تمباں اہل بیت بن کر سینز کوئی کرنا اور خوبس  
نکان۔ حالانکہ جبلاء العیون ص ۱۹۷ اور ص ۵۲ پر موجود ہے کہ ردنا پڑنا زیدؑ اور انس کے گھر سے  
شروچ ہوا۔ اس لیے اگر زیدؑ کی سُنت سمجھ کر کیا جاتا ہے تو درست ہے ورنہ ناپرست ہے کہ جنم  
مرنے والے کے سپانڈگان کو ہوتا ہے وہ کسی دوسرا کو نہیں بوسکتا اور اس کا کوئی ثبوت نہیں  
ہے کہ اہل بیت سپانڈگان نے تغزیہ نہ دلوں، علم، بچپن دغیرہ کے جبوس نکال کر اور اجھماںی طور پر سینز  
کو بی کر گئے انہارِ جنم کیا ہو۔ اور اگر یہ عجلات چھوٹی ہرچہ کہ انہر اور اہل بیت سے بڑھ کر بیٹا  
گزاری ہاتھی تو نہیں سرسکتے۔ ان سے یہ عبارت کیوں چھوٹ گئی؟

ساری بحث کا عاصل یہ ہے کہ

۱۔ قتل امام حسینؑ میں مدعا اور معصوم ہیں اور اہل بیت ہیں۔ ان کا دعویٰ ہے کہ یہیں  
شیعوں نے قتل کیا۔

۲۔ عالمیین کو فی شیعہ افرارِ جنم کرستھیں۔

۳۔ گواہ امام باقر ہیں۔

آخر اس کے غلاف کوئی شخص دعویٰ کرے تو

۔ امہ اور اہل بیت کا دعویٰ پیش کرے۔ دعا علیہ کا اقرار حرم پیش کرے۔  
امام عزیز یا امام باقر کی شہادت پیش کرے۔  
اس کے لغیر ہے سچی بات کوئی وزن نہیں رکھتی۔

## امام حسین

شیعہ حضرات کے ان اس عبادت (امام حسین) کا شرع حضرت امام حسینؑ کی شہادت کے بعد ہی ملتا ہے۔ اس لیے ہم شیعہ کتب سے اس شہادت کے تعلق چند حالت پیش کرتے ہیں۔ الطراز المذهب مظفری طبع جدید طهران  
اس کتاب کے ۲۸۱ پر حضرت زینب کے طولانی خطبہ میں اس کی کچھ اور دھافت ہوئی ہے

انے دھوکا باز منکار اہلِ کوفہ کیا تم روئے  
ہو... تم نے اپنے لیے بہت بُرا تو شکر  
احضرت مجتبیجا ہے۔ لعنت اور بکھرگار ہوتی پر

اما بعد يا اهل المکوفة يا اهل الغسل  
والغدر والغسل والکراحتون ملار متادة  
الدمعة... الا ما قد مت لا نفسكم وسأ  
تدرون يوم بشکم ربکم و بعد الکم و ساعدار نفس  
ونبت الایاری و خسرا المدققة و لو تم بغضب  
من الله و هربت مدیکم الذلة و المكنة

حضرت زینب کے اس خطاب سے ایک بہت حیری معلوم ہوئی کہ اہل کوفہ نے کوئی نہیں  
ستھان بھی کیا اور کھپر رونا پہنچنی بھی شروع کر دیا مگر اس کے باوجود لعنت اور بکھرگار کے حکم  
مکاٹھھر ہے۔

ناکسنخ التواریخ ۳۰۱:۱

حضرت امکنثومؓ (حضرت علی اور زوجہ فاروقی عنکبوت) حفظہ

وبالجملہ ام کنثوم فرمود یا اهل الکونۃ  
سورة نکم مالکہ خذلتو حبیتاً و قلتمو وانهیتم

اے قتل کیا۔ اس کامال نوما۔ اس کی خواتین کو  
قیدی بنا لیا۔ اب روتے ہو۔ تم برباد ہو جاؤ۔  
کیا تم جانتے ہو تم نے کون ساخون بنا لیا۔  
گناہ کتنا بوجہ اپنی پیشوں پر لا را اور اس  
کامال نوما۔ تم نے بھی کرم کے بہترن افراد کو قتل  
کیا۔ تمہارے دوں سے رحم جاتا رہا۔ خوب کس  
نوالہ والے بھی کامیاب ہیں اور شیطان کا  
تولہ گھاٹے میں ہے۔

می فرمایا ہے مردم کو فہد برعال شما چہ افشار و شمار اک حسین را خوار ساختید و مخدول  
و بے یار و بے یاور گز اشتبید و اور اکبستید و اموالش را بغارت بر دید و چوں میراث خوشیں  
قشت ساختید۔

حضرت ام کلثومؑ کے بیان سے اہل کوفہ کے مکروہ فریب اور ظلم و جور کے علماء اہل کوفہ  
یہ شکایت بھی ظاہر ہوتی ہے کہ انہوں نے قتل حسینؑ کے بعد اہل بیت کامال بھی نہیں اور میراث  
سمجھ کر آپس میں تقسیم کیا۔

ان اقتبات سے یہ امر واضح ہو گیا کہ اہل کوفہ شیعوں نے امام حسینؑ کو خطوط لکھ کر طلب کیا۔  
جب آئے ترمذ و فریب سے ساتھ چور دیا۔ ستم بالائے ستم یہ کہ دشمن کے ساتھ مل کر امام کو قتل  
کیا۔ اسی پر بھی بس نہیں پھر اہل بیت کے اموال رُتے اور میراث سمجھ کر آپس میں تقسیم کیے۔  
ایضاً محدث ام کلثومؑ کا ایک اور بیان۔

و با بلند زنان کو فیال برائیشان زار زار فی گریستنه جانب ام کلثوم سلام اللہ علیہ سراز  
محمل بیرون کر دو ماں جماعت فرمود۔

اے اہل کوفہ اتمہارے مردوں نے ہمیں قتل  
کیا اور تمہاری عورتیں ہم پر روئی ہیں۔ اچھا  
اللہ تعالیٰ نے ہی ہمارے اور ہمتاہے دریاں  
فیصلے کے دن فیصلہ کرے گا۔

اموالہ در شفود ربیت نباء و بکیتوه فتا  
لکسر و سختا۔ دویلکم اتدرون ای دماء دلکم  
دای دزرن مدن نہیور کسح... رای صوال انتہیمہ  
فتلتیم خیر رحالات بعد النبی و نزعت الریحہ من  
قدیسکم اما ان حزب الله همد المفاتیح و دعیت  
الشیخین هم المعاشرین۔

می فرمایا ہے مردم کو فہد برعال شما چہ افشار و شمار اک حسین را خوار ساختید و مخدول

و بے یار و بے یاور گز اشتبید و اور اکبستید و اموالش را بغارت بر دید و چوں میراث

سمجھ کر آپس میں تقسیم کیا۔

ایضاً محدث ام کلثومؑ کا ایک اور بیان۔

یا اهل الحوفۃ تقتلن رجالة کم دیکیت

فاما کسہ فالحاکم بیتنا و بینکہ

الله یوم نصلی العقنا۔

اسی کتاب کے ص ۱۱۲ پر

کوفہ کی عورتوں کو گریبان چاک کیے ہوئے روتے پیٹتے ہوئے دیکھ کر ابو جدیلہ اسدی  
کو تعجب ہوا کہ عورتیں کیوں یہ منظر پیش کر رہی ہیں۔ اس کے وجہ پر پھر پر بتایا گیا کہ انہیں

حضرت حسینؑ کا اسر مبارک دیکھ کر رونا آیا۔  
 مگر سوال یہ ہے کہ جب ان کے مردوں کو حسینؑ کا اسر تن سے جدا کرتے ہوئے ترس نہ آیا  
 تو ان عورتوں کے دلوں میں غم کیے جذبات کیسے ابھر آتے۔ بات تروہی ہوئی  
 عذر دہی قتل بھی کرے ہے وہی لے ثواب اٹا

## قاٰلیہنِ حسینؑ کوں تھے؟

یہ بحث تفصیل سے گزر چکی ہے اور ثابت کیا جا چکا ہے کہ:-  
 معموم مدحیوں کے بیانات سے واضح ہو گیا کہ امام کو کوفہ جلانے والے، امام کے آنے  
 کے بعد اس کی مخالفت کرنے والے امام پر پانی بند کرنے والے، بیدر دی سے گرم ریت  
 پر لٹا کر ذبح کرنے والے، خاندان نبوت کے خیروں کو توشنے والے، مال نفیت آپس تی  
 تقسیم کرنے والے اور اس کے بعد روپیٹ کر ہما پخت زنی اور خاک ربانی کر کے ڈرامائی انہی  
 میں الہمار عم کرنے والے سب شیخ ہوتے۔ ان میان کے بیانات کے بعد مذاہلہ علیم کا اقرار  
 چرم پیش کر دیا گیا جو فراش شوستری شیعہ شاٹ کی معتبر کتاب مجالس المؤمنین جلد دوم  
 مجلس ششم میں موجود ہے۔

سب سے بڑی بات ہے کہ امداد معموں جب صاف اقرار کرتے ہیں کہ بارے قائل  
 شیعہ ہیں اور ملزم خود اقراری ہیں تو کوئی تیسا شخص اس مسلم حقیقت کو کیونکر تقبل نہ سکتا ہے۔

## اسلامی حکومتوں کی زوال کا سبب .....

خلافتِ راشدہ وہ نہیت ملکیتی جس کے ذریعے احکامِ اسلامی اور حدودِ دینی کا اجراء ہوتا تھا ابن سلیمان کی خلیفہ نمائست کی سیرت کو محروم کر کے عوام کو ان کے خلاف بغاوت پر آمادہ کیا جائے اور اسلام کے خلاف فکری انقلاب کے ساتھ ساتھ عملی انقلاب بھی لایا جائے اور خلافتِ راشدہ سے اعتماد انٹھ جائے۔ ان باعینوں نے حضرت عثمانؓ کو نشانہ بنایا، اور خوارج نے حضرت علیؓ کو مقصدِ دونل کا ایک تھا کہ خلافتِ راشدہ کی معیاری حیثیتِ محروم ہو جائے۔

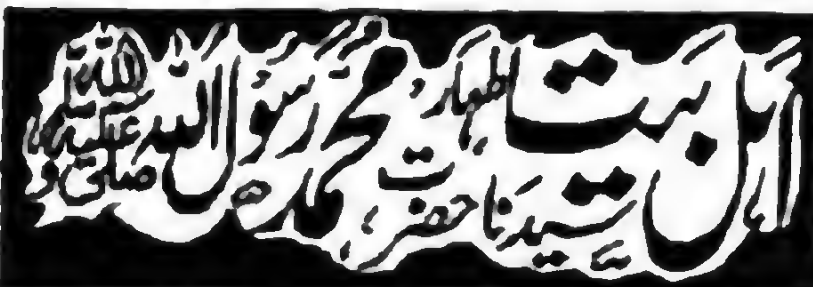
تاریخ شاہد ہے کہ اس کے بعد کبھی اسلامی حکومتوں کے زوال کا سبب زیادہ تر فوضی ہی بنتے رہے۔ چنانچہ اور شاہ کاشمیری تھکتے ہیں۔

”تاریخ شاہد ہے کہ بجاہیں سہپڑاں ایں استش میں سے ہوئے ہیں۔ ان کے بغیر جہاں کل تو نیق کسی کو نہیں ہوئی اور راکشر اسلامی سلطنتوں کی تباہی روافض کے ہاتھوں ہوئی۔“ (فیض الباری ۷۸)

نذرِ تاریخ کو ٹامنِ الگبری کہا گیا ہے۔ زاہد مدنی حسن خاں نے اپنی کتابِ الاداری مکان و مامکون بین یہی سامنہ سے ۵۶ اور علامہ ابن قیم نے اخواذۃ اللہخان ۲ پر لکھا ہے کہ اس فتنہ میں اکابر شیعہ میں سے نصیر الدین طوسی کا ہاتھ تھا۔ یہ ہاں کو خاں کا وزیر تھا۔ اس نے اپنی وزارت کے زور سے مساجد برداشت کرائیں۔ قرآن کی مجہد بولی سینا کی ”اشارةت“ کی تردید کی اور اس امر پر نظر دیا کریے قرآن عوام کے لیے تھا۔ خواص کے لیے ”اشارةت“ ہی قرآن ہے۔ اس کی گوشش تھی کہ اسلام سب سے جائے اور فلسفة نجوم جادو وغیرہ کی تعلیم روایج پائے۔

دوسری طرف عباس غلیظہ کا وزیر ابن ٹھقی شیعہ تھا جس نے اپنی حکمت علی سے بلا کھان کی کامیابی کی راہ ہموار کی۔ سقوطِ بغداد تھا اسلام میں ایک عظیم الیہ کی حیثیت رکھتا ہے کہ اس سے سارے چھوٹے سو سال کی اسلامی حکومت کا خاتمہ ہو گیا اور اس "کارخیز" میں عظیم ترین حصہ یعنی دالے درنوں حضرت شیعہ تھے۔

معنقریہ کے قتل عثمانؓ کا پس منظر ایک انسان کی زندگی ختم کرنے کی گوشش نہیں تھی بلکہ دینِ اسلام کی فکری اور عملی بنیادوں کو سماڑ کرنے کا طولی الدت منصوبہ تھا اور چون کبھی حضرت عثمانؓ دینِ اسلام کی فکری اور عملی حموریت کی ۵۷۸ھ بن پچھے تھے اس لیے انہیں نشانہ ستم بنا یا گیا۔ میر انسان کو آخر مرتباً ہے لیکن اس منصوبے سے دینِ اسلام کی عمارت میں جونقہ لگائی تھی وہ آج تک ختم ہونے کو نہیں آئی۔



سَيِّدَاتُ الْمُؤْمِنِينَ

سَيِّدةُ سُودَةِ رَبِيعَةِ بْنِي اَنَّا  
بْنَتُ زَمْرَدٍ

سَيِّدةُ حَفْصَةِ بْنِي اَنَّا  
بْنَتُ حَمَّادَةِ فَارُوقٍ

امِّ سَلَمَةِ بْنِي اَنَّا  
بْنَتُ سَلَمَةِ بْنِي اَنَّا

زَيْنَبُ بْنِي اَنَّا  
بْنَتُ بَشْرٍ

سَيِّدةُ حَصَفِيَّةِ بْنِي اَنَّا  
بْنَتُ حَمَّادَةِ مُلْكَبٍ

### اصحاجزادے

حضرت قاسم بن عزراء ○ حضرت عبد اللہ (ظاہر و غیث)

حضرت ابراهیم بن عزراء (سب سپن میں وفات پائی)

### اصحاجزادیاں

سیدۃ زینب بنت عتبہ زوج حضرت ابوالقاسم  
سیدۃ رقیۃہ زنگانہ فیاضہ زوج حضرت عثمان بن عفی زوج حضرت عمار  
سیدۃ ام کلثوم زنگانہ جبارہ زوج حضرت عثمان بن عفی زوج شوریہ زنگانہ  
سیدۃ فاطمہ زنگانہ زنگانہ عتبہ زوج حضرت علی مرتضیٰ زوج حضرت

### نوائے

حضرت علی بن حضرت ابوالقاسم ○ حضرت عبد اللہ بن مثان غنی  
حضرت حسن بن حضرت علی مرتضیٰ ○ حضرت حسین بن علی حضرت علیہ

### نواسیاں

سیدۃ آمۃہ بنت حضرابالاس من زوج حضرت علیہ بن عقبہ زن  
سیدۃ ام کلثوم بنت حضرت علی زوج حضرت حمزة زادق زن  
سیدۃ زینب بنت حضرت علی زوج حضرت علیہ بن عقبہ زن  
سیدۃ رقیۃہ بنت حضرت علیہ زوج علیہ بن عقبہ زن (پہنچ مدد وفات ہال)

بنویں کی بیوی کو ! بدشکیرے الیت کی مثال سیدنا نوح بن فرمان کے دیجھے زادہ ڈوب گی : (مشکلا شریعت)

سیدۃ حمیمہ بنت عقبہ زن  
ماریہ قبطیہ بنت عقبہ زن  
بنت عارث

ازوائیں سلطنت

سیدۃ  
عبد کعبہ الکبری بنت عقبہ  
بنت خویلہ

سیدۃ  
عائشہ صدیقہ بنت عقبہ  
بنت بوکر صدیقہ

سیدۃ  
زینب بنت عقبہ  
بنت خسروہ

سیدۃ  
حمراء بنت عقبہ  
بنت مدت

امِّ حمیمہ بنت عقبہ  
بنت ابو سیفیان